
Lección 8 para el 21 de febrero de 2026





Pablo declara que Jesús ha 
puesto en paz a todo el 
universo, “tanto lo que está en 
la tierra como lo que está en el 
cielo” (Col. 1:20 DHHe).

Jesucristo es…

Antes de llegar a esta 
declaración, el apóstol nos 
habla de quién es en realidad 
Jesús. No un gran maestro, ni 
un filósofo, ni un profeta, ni un 
predicador, ni un mensajero de 
buenas nuevas.



LA IMAGEN DE DIOS 

Una imagen puede ser la copia de una realidad 
(una fotografía, un holograma, una estatua), o 
incluso algo ficticio (un dibujo). Pero el concepto 
bíblico de imagen va más allá de eso.

Dios creó a Adán y a Eva a su imagen (Gn. 1:27), y Adán engendró un hijo a su imagen (Gn. 5:3). No son 
copias de la realidad, imitaciones o imaginaciones. Son similitudes físicas, psicológicas, sociales, …

Pablo dice que la ley ceremonial era 
una sombra, “no la imagen misma de 
las cosas” (Heb. 10:1), implicando que 
“imagen = realidad”.

La pregunta es: ¿Jesús era similar a 
Dios, o igual a Dios? Además de 
atribuirse repetidamente el nombre 
divino “Yo soy”, Jesús dijo 
explícitamente: “Yo y el Padre uno 
somos” (Jn. 10:30); “El que me ha visto 
a mí, ha visto al Padre” (Jn, 14:9).



“Y él es antes de todas las cosas, y todas las cosas en él subsisten” (Colosenses 1:17)

“Primogénito” significa el primer engendrado. De ahí 
que algunos enseñen que Jesús fue el primer ser 
creado por Dios (Col. 1:15). Pero, al igual que sucede 
con el término “imagen”, la palabra “primogénito” 
tiene una concepción bíblica más amplia.

A esta preeminencia se refiere Pablo en 
Colosenses. Para evitar dudas sobre su 
naturaleza, le aplica dos cualidades divinas: la 
creación de todo lo existente (Col. 1:16; Is. 45:18); 
y su sustentación (Col. 1:17; Sal. 119:91).

Isaac fue primogénito en lugar de Ismael; Jacob 
fue primogénito en lugar de Esaú; José fue 
primogénito en lugar de Rubén; David fue 
primogénito en lugar de Eliab (Sal. 89:27). Todos 
ellos fueron primogénitos porque ocuparon el 
lugar preeminente sobre sus hermanos, y no por 
haber nacido los primeros.



LA CABEZA DE LA IGLESIA 
“y él es la cabeza del cuerpo que es la iglesia” (Colosenses 1:18a)

En algunos idiomas (como el catalán 
o el inglés) la palabra “cabeza” se 
traduce también como “jefe” o 
“principal”, porque ese es el sentido 
metafórico de “cabeza”. Así ocurre 
en el hebreo. Por ejemplo, 
“nombrarán un solo jefe” (Os. 1:11) 
es la traducción del hebreo 
“nombrarán una sola cabeza”.

Todos somos necesarios 
(1Co. 12:15)

Cada uno tiene su labor 
(1Co. 12:17)

No podemos despreciar a 
nadie (1Co. 12:21)

No existen creyentes 
“inferiores” (1Co. 12:22-24)

Nos preocupamos unos por 
otros (1Co. 12:25-26)

Pero Pablo añade también un 
sentido metafórico al cuerpo. Si 
Cristo es la cabeza, nosotros –la 
iglesia– somos el cuerpo. De esta 
idea se desprende que:

También este es el sentido en el que 
Pablo usa esta palabra cuando la 
aplica a Cristo (Col. 1:18a).



La palabra traducida como “principio” es arjē 
(ἀρχή), una palabra griega que significa comienzo, 
origen, primera causa o principio, pero también 
significa gobernante, poder, autoridad o principado, 
dependiendo en gran medida del contexto.

Pablo intercala aquí el título de “primogénito de los 
muertos” (aunque Jesús no fue el primer 
resucitado, sino Moisés). Su victoria sobre la 
muerte implica también su victoria sobre el pecado 
y su poder para recrearnos a su imagen.

Podemos decir que esta palabra, aplicada a Cristo, 
puede tener todos estos significados (Col. 1:18). 
Jesús es el origen de todo [la imagen de Dios], la 
causa por la cual todo se creó [el primogénito de la 
creación], el gobernante supremo [la cabeza]. Todo 
esto le da la preeminencia.



E L  R E C O N C I L I A D O R  
“y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas, así las que están en la tierra como las que están 

en los cielos, haciendo la paz mediante la sangre de su cruz” (Colosenses 1:20)

Lo que Jesús hizo dio como resultado que ocupe el primer lugar en todo. 
Según Pablo, Cristo es digno de todos esos títulos “por cuanto agradó al 
Padre que en él habitase toda su plenitud” (Col. 1:19). En otras palabras, 
Jesús era plenamente Dios y plenamente humano. “Y hemos 
contemplado su gloria, […] lleno de gracia y de verdad” (Jn 1:14 NVI).

Podemos comprender que ha 
reconciliado con Dios “las [cosas] 
que están en la tierra”. ¿Pero cómo 
ha reconciliado consigo las que 
están en los cielos?

Al morir en la cruz y resucitar, Jesús cumplió los requisitos necesarios 
para reconciliar a la humanidad con Dios (Col. 1:20).

Todo el universo ha podido ver con 
claridad la naturaleza del mal. Así, el 
carácter de Dios es vindicado tanto 
en los Cielos como en la Tierra.



“Jesús era la majestad del cielo, el amado comandante de los 
ángeles, quienes se complacían en hacer la voluntad de él. Era uno 
con Dios “en el seno del Padre” (Juan 1:18), y sin embargo no pensó 
que era algo deseable ser igual a Dios mientras el hombre estuviera 
perdido en el pecado y la desgracia. Descendió de su trono, dejó la 
corona y el cetro reales, y revistió su divinidad con humanidad. Se 
humilló a sí mismo hasta la muerte de cruz para que el hombre 
pudiera ser exaltado a un sitial con Cristo en su trono. […] Con 
amor, viene a revelar al Padre, a reconciliar al hombre con Dios”

E. G. W. (Mensajes selectos, tomo 1, pág. 377)


	Diapositiva 1
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9

